Gll Hok Im Tong
https://hokimtong.org

Pembinaan

Menanti Di Dalam Doa

Nantikanlah TUHAN! Kuatkanlah dan teguhkanlah hatimu!
Mzm. 27:14

Sudah sering kita mendengar bahwa Tuhan menjawab doa dengan tiga macam jawaban, yaitu
jawaban Ya, Tidak, dan Tunggu.

Jawaban “Ya”. Berarti doa kita dikabulkan. Jawaban “Tidak” bukan berarti tidak dijawab tetapi
jawabannya adalah “tidak”. “Tidak” adalah sebuah jawaban. Jawaban doanya adalah tidak
dikabulkan. Doa Tuhan Yesus di Getsemani (Mat. 26:36-46) misalnya. Bapa ingin Dia
meminum dari cawan murka-Nya, tetapi Yesus ingin kalau boleh tidak. Itu sebabnya Dia
berdoa, “Ya Bapa-Ku, jikalau sekiranya mungkin, biarlah cawan ini lalu dari pada-Ku”, artinya
Dia tidak usah minum, jalan keselamatan itu kalau boleh bukan melalui salib. Yesus “ngotot”
dengan permintaan-Nya, makanya Yesus tiga kali berdoa dengan doa yang sama. Artinya Dia
terus memperjuangkan agar kemauan-Nya dikabulkan. Tetapi akhirnya doa ini ditutup dengan
memberi diri. Menyangkali apa yang Dia mau dan menerima yang Bapa-Nya mau. Dan itu
berarti penyerahan diri-Nya pada Bapa. Pemberian diri-Nya pada Bapa. Untuk apa? Ya
terserah Bapa. Kalau pun mau disalibkan, silahkan.

Jawaban “Tunggu”. Jawaban yang satu ini jadi persoalan buat kita. Kalau Ya dan Tidak, ada
jawaban yang jelas. Begitu tahu “Ya” atau “Tidak”, kita bisa “move on”. Tetapi kalau “Tunggu”,
... Tidak ada kepastian atau kejelasan. Sampai kapan mesti menunggu? Kalau pun sudah
menunggu, apakah sudah pasti jawabnya adalah Ya? Tidak ada jaminan. Jawabnya bisa Ya
atau bisa juga Tidak.

Menunggu bukan aktivitas yang kita suka. Bicara soal orientasi hidup kita, rasanya kita
cenderung orang yang berorientasi pada tujuan alih-alih berorientasi pada proses. Contoh
sederhana, kalau kita “nyetir” mobil maka pikiran kita bukan menikmati perjalanan tetapi
memikirkan kapan sampainya. Oleh karena kita punya kebiasaan serba goal-sentris ini, maka
sulit bagi kita untuk menunggu. Padahal menunggu adalah sebuah proses dan menanti Allah
merupakan kebajikan Alkitabiah.

Kamus Gambaran Alkitab menyebutkan ada beberapa motif dalam menanti Allah. Pertama,
menanti Allah dihubungkan dengan kesabaran, penyerahan diri, ketundukan, ketergantungan,
dan kepuasan hati atas keadaan yang kurang ideal yang sedang dihadapi. Misalnya, ketika
pemazmur merenungkan perbaikan nama baiknya dari Allah terhadap para musuhnya, ia
memerintahkan dirinya sendiri untuk “Nantikanlah TUHAN! Kuatkanlah dan teguhkanlah hatimu!
Ya, nantikanlah TUHAN!” (Mzm. 27:14). Makna yang serupa, “Nantikanlah TUHAN dengan hati

pdf dibuat tanggal 22-01-2026 / hal. 1 dari 2



Gll Hok Im Tong
https://hokimtong.org

yang tenang, tunggulah dengan sabar” (Mzm. 37:7 BIS). Nabi Yeremia juga berkata, “Adalah
baik menanti dengan diam pertolongan TUHAN” (Rat. 3:26).

Kedua, menanti Allah adalah suatu pengandalan kepada Allah. Amsal berkata, “Janganlah
engkau berkata: ‘Aku akan membalas kejahatan,” nantikanlah TUHAN, la akan menyelamatkan
engkau” (Ams. 20:22). Umat yang tertindas berdoa, “TUHAN, kasihanilah kami, Engkau kami
nanti-nantikan! ... Selamatkanlah kami di waktu kesesakan!” (Yes. 33:2). Kekuatan masa muda
tidak cukup untuk menangkis kelelahan, “tetapi orang-orang yang menanti-nantikan TUHAN
mendapat kekuatan baru: mereka seumpama rajawali yang naik terbang dengan kekuatan
sayapnya; mereka berlari dan tidak menjadi lesu, mereka berjalan dan tidak menjadi lelah”
(Yes. 40:31).

Ketiga, menanti Allah dikaitkan dengan keberharapan. Menanti adalah mengharapkan waktu
Allah akan bertindak. Pemazmur menegaskan, “Sebab kepada-Mu, ya TUHAN, aku berharap;
Engkaulah yang akan menjawab, ya Tuhan, Allahku” (Mzm. 38:16). “Dan sekarang, apakah
yang kunanti-nantikan, ya Tuhan? Kepada-Mulah aku berharap” (Mzm. 39:8). “Tetapi aku ini
akan menunggu-nunggu TUHAN, akan mengharapkan Allah yang menyelamatkan aku; Allahku
akan mendengarkan aku!” (Mi. 7:7). Bagian dari harapan adalah bahwa mereka yang menanti
Allah “tidak akan mendapat malu (Yes. 49:23) dan bahwa Allah “adalah baik bagi orang yang
berharap kepada-Nya, bagi jiwa yang mencari Dia” (Rat. 3:25).

Tiga hal di atas diekspresikan oleh Rasul Paulus di dalam doanya (2 Kor. 2:7-10). Dia meminta
supaya duri di dalam dagingnya itu dicabut atau dihilangkan. Kita tidak tahu apa itu “duri dalam
daging”, tetapi banyak yang mengatakan bahwa itu adalah sakit penyakit. Dia berdoa untuk
satu jangka waktu tertentu. Dia terus menanti. Tuhan jawab untuk dia, “Cukuplah kasih karunia-
Ku bagimu!” Artinya Rasul Paulus harus puas hidup dengan tetap ada duri di dalam daging itu.
Kenapa? Karena justru dalam kelemahan itulah dia harus terus bergantung, mengandalkan,
dan berharap pada Tuhan. Maka keluarlah kalimat sebagai pengakuan imannya, “Sebab jika
aku lemah, maka aku kuat.” Bukan kekuatan dirinya sendiri tetapi kekuatan Tuhan yang terus
menopangnya dan meneguhkannya.

Penting bagi kita untuk tahu jawaban atas doa-doa kita, tetapi lebih penting mengenal Tuhan
Sang penjawab doa itu sendiri. Berdoa bukan hanya persoalan jawaban doa, tetapi untuk
mengenal Tuhan melalui karya-karya-Nya di dalam kehidupan kita yang akan menguatkan dan
meneguhkan hati kita.***(AA)

V. C. Pfitzner, Kekuatan dalam Kelemahan: Tafsiran atas Surat 2 Korintus (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 1999), 187-188.

pdf dibuat tanggal 22-01-2026 / hal. 2 dari 2



