
GII Hok Im Tong
https://hokimtong.org

pdf dibuat tanggal 04-02-2026 / hal. 1 dari 2

Pembinaan

Allah yang tidak berubah

Dalam teologi dikenal istilah imutabilitas Allah, yaitu bahwa Allah tidak berubah dalam
keberadaan, kesempurnaan, tujuan dan janji-janji-Nya namun Ia berperasaan, dan bertindak
dan merasa secara berbeda dalam meresponi situasi yang berbeda. Beberapa bagian Alkitab
menyatakan hal ini, misalnya Mzm 102:28; Mal 3:6.

Tentang Allah yang tidak berubah dalam rancangan-Nya, pemazmur mengatakan, “tetapi
rencana TUHAN tetap selama-lamanya, rancangan hati-Nya turun-temurun”(Mzm 33:11). Sekali
Allah menetapkan kehendak-Nya, pasti Ia menggenapkannya. Demikian pula dalam hal janji-
Nya. Sekali Ia menjanjikan sesuatu, Ia tidak pernah tidak setia. “Allah bukanlah manusia,
sehingga Ia berdusta bukan anak manusia, sehingga Ia menyesal. Masakan Ia berfirman dan
tidak melakukannya, atau berbicara dan tidak menepatinya?” (Bil 23:19).

Akan tetapi, dalam Alkitab tercatat bahwa Allah beberapa kali mengubah pikiran-Nya, misalnya
dalam Kejadian 6:6 dikatakan, “maka menyesallah TUHAN, bahwa Ia telah menjadikan
manusia di bumi, dan hal itu memilukan hati-Nya.” Pertama-tama, harus ditegaskan bahwa
“penyesalan” Allah bukanlah seperti penyesalan atau pertobatan manusia. Allah tidak
mengalami kekagetan melihat berubahnya suatu keadaan. Ia maha tahu. Ia mengetahui masa
depan. Juga Allah tidak pernah berdosa, sehingga penyesalan atau pertobatan (Inggris:
repentance) Allah bukan karena kelalaian atau kedegilan hati-Nya.

Demikian pula dalam Yunus 3:10 dikatakan bahwa Allah menyesal telah merancang
penghukuman bagi Niniwe karena mereka ternyata bertobat. Istilah “menyesal” adalah cara
bertutur untuk menjelaskan sikap atau tindakan Allah dalam bahasa manusia yang terbatas
sehingga tidak bisa dimaknai secara harafiah. Sama seperti dikatakan Allah berjalan-jalan di
taman Eden. Tentu bukan dalam pengertian harafiah. Jadi, menyesal dalam hal ini harus
dipahami sebagai ungkapan sikap Allah yang berkaitan dengan situasi yang terjadi pada saat
itu. Jika suatu situasi berubah, tentu sikap Allah berubah. Singkatnya, Allah berespon berbeda
terhadap situasi yang berubah. Dalam kasus Niniwe, setelah seruan pertobatan Yunus, mereka
bertobat. Allah membatalkan hukuman-Nya karena seruan pertobatan Yunus berhasil. Dalam
banyak kasus, Allah berespon berbeda terhadap situasi yang baru tetapi sama sekali Ia tidak
pernah berubah dalam karakter atau keberadaan dan tujuan-Nya. Sejak semula, Ia memang
tidak menghendaki mereka binasa. Lebih jelas dikatakan dalam Yeremia 18:7,8 “Ada kalanya
Aku berkata tentang suatu bangsa dan tentangsuatu kerajaan bahwa Aku akan mencabut,
merobohkan dan membinasakannya. Tetapi apabila bangsa yang terhadap siapa Aku berkata
demikian telah bertobat dari kejahatannya, maka menyesallah Aku, bahwa Aku hendak
menjatuhkan malapetaka yang Kurancangkan itu terhadap mereka.” Jika Allah tidak berespon
berbeda terhadap perubahan manusia, maka apapun perbuatan manusia tidak akan ada
bedanya di hadapan Allah dan Ia bukanlah Allah yang adil dan bermurah hati. Jadi, perubahan



GII Hok Im Tong
https://hokimtong.org

pdf dibuat tanggal 04-02-2026 / hal. 2 dari 2

respon Allah tidak serta-merta menyatakan perubahan karakter, eksistensi dan tujuan Allah.
Allah tetaplah Allah yang tidak berubah.

Ajaran tentang ketidakberubahan Allah adalah penting jika kita memikirkan beberapa hal.
Pertama, jika misalnya Allah dapat berubah, maka perubahan itu dapat menjadi lebih baik atau
lebih buruk. Jika Allah berubah menjadi lebih baik, maka sekarang Dia bukanlah Pribadi terbaik
yang kita percayai. Bagaimana kita yakin Dia adalah Pribadi yang terbaik sekarang?
Sebaliknya, jika Dia dapat berubah menjadi buruk, maka Dia akan menjadi Allah seburuk apa?
Jika Dia berubah menjadi sedikit jahat, bagaimana kita tahu jika Dia tidak akan berubah menjadi
sangat jahat? Sulit untuk membayangkan hal ini. Bagaimana kita bisa percaya Allah yang dapat
berubah? Bagaimana kita bisa memercayakan diri kepada-Nya?

Lebih jauh, jika Allah bisa berubah dalam tujuan-Nya, bagaimana kita bisa percaya pada janji-
Nya? Misalnya, bahwa Yesus akan datang kembali memerintah langit dan bumi yang baru. Jika
rancangan Allah bisa berubah, maka mungkin saja rancangan itu sudah berubah sekarang,
sehingga pengharapan kita akan kedatangan kembali Yesus menjadi sia-sia. Atau jika Allah
bisa berubah dalam janji-Nya, bagaimana kita bisa yakin sepenuhnya tentang hidup kekal? Jika
Allah dapat berubah, maka seluruh dasar iman kita akan berantakan dan pemahaman kita
tentang dunia menjadi kacau-balau. Padahal iman dan pengharapan kita sepenuhnya
bergantung pada Pribadi yang sepenuhnya dapat dipercaya—karena Dia sepenuhnya dan
semenjak kekekalan tidak berubah dalam keberadaan, kesempurnaan, tujuan dan janji-janji-
Nya.*** BSB (rujukan: Wayne Grudem, Essential Teachings of the Christian Faith).


